
124 ZfM 29, 2/2023

And it struck me that for black people, the pain of 
learning that we cannot control our images, how we see 
ourselves (if our vision is not decolonized), or how we 
are seen is so intense that it rends us. It rips and tears at 
the seams of our efforts to construct self and identify.1

I

Am 17. März 2017 protestierte der Schwarze Künstler Parker Bright öffent-
lich im Whitney Museum of American Art. Bright richtete seine Empörung 
damals live auf Facebook gegen das Ölgemälde Open Casket, das die weiße 
Künstlerin Dana Schutz anfertigte.2 Bei diesem Protest entstand ein ikonisches 
Foto. Es zeigt, wie Bright mit uns zugewandtem Rücken an dem ausgestell-
ten Gemälde steht. Sein graues T-Shirt trägt den Schriftzug «BLACK DEATH 
 SPECTACLE». Links und rechts sind zwei Personen angeschnitten, die diesen 
Protest mit ihren Mobiltelefonen aufnehmen. Diese Szene enthält somit be-
reits ihre eigene mediale Kommentierung.

Bright kritisierte, dass eine weiße Künstlerin den Mord an dem 14-jährigen 
Schwarzen Emmett Till in diesem Bild ökonomisch und ideologisch ausbeu-
tete. Till hatten 1955 zwei weiße Männer entführt, gefoltert und gelyncht. Sie 
gestanden die Tat nach ihrem Prozess und Freispruch. Strafrechtlich wurden 
sie jedoch niemals belangt. Mamie Elizabeth Till-Mobley entschied sich dazu, 
den Leichnam ihres Sohnes in einem offenen Sarg aufzubahren. Zehntausen-
de, insbesondere Schwarze Menschen aus Chicago, betrachteten sein von den 
beiden Tätern entsetzlich entstelltes Gesicht. Eine mit Till-Mobleys Erlaubnis 
im Schwarzen Jet Magazine publizierte Fotografie, die den Jungen im  offenen 
Sarg zeigte und auch Open Casket zugrunde lag, mobilisierte entscheidend 
die afroamerikanische Bürger*innenrechtsbewegung.3 Diese gestaltete auch 
 Till-Mobley nach dem Tod ihres Sohnes als politische Aktivistin mit.

Die fotografische Dokumentation von Gewalt an BIPoC kann somit auch 
zu einem subversiven Protestmoment werden. Zuletzt geschah dies durch ein 

1 bell hooks: Black Looks: Race  
and Representation, New York, London 
2015 [1992], 3 f.

2 Vgl. Antwaun Sargent: Un-
packing the Firestorm around the 
Whitney Biennial’s «Black Death 
Spectacle», in: Artsy, 22.3.2017, artsy.
net/article/artsy-editorial-unpacking-
firestorm-whitney-biennials-black-
death-spectacle (28.4.2023).

3 Ein großer Teil der weißen 
Bevölkerung in den USA nahm die 
Fotografie überhaupt erst 1987 
durch die PBS-Dokumentationsserie 
Eyes on the Prize des afroamerikani-
schen Regisseurs Henry Hampton 
zur Kenntnis.

C H R I S T O P H E R  A .  N I X O N

«WORKING TO TRANSFORM THE IMAGE»
—
Postkoloniale Bildkritik, Bildpolitik und die 
zeitgenössische Queer-of-Color-Fotografie

Zeitschrift für Medienwissenschaft, Jg. 15, Heft 29 (2/2023), https://doi.org/10.14361/zfmw-2023-150212. Published by transcript 
Verlag. This work is licensed under the Creative Commons CC BY-NC-ND 4.0 DE licence.



125EXTRA

Handy video, das die Ermordung George Floyds am 25. Mai 2020 bei seiner 
Festnahme durch die Polizei zeigte und weltweit Black-Lives-Matter-Demon s-   
trationen auslöste.4 Die 2021 begonnene Gerichtsverhandlung, die zunächst 
gegen den Polizisten Derek Chauvin in drei Anklagepunkten geführt wurde, 
hat bei Afroamerikaner*innen erneut Befürchtungen ausgelöst, dass sich wie im 
Fall  Emmett Till die ‹Rassenpolitik› des Souveräns ein weiteres Mal darin zeigt, 
«welches Leben getötet werden kann, ohne dass ein Mord begangen wird».5

Die Videoaufnahmen, die Floyds Ermordung zeigen (und auf YouTube 
jederzeit abgerufen werden können), schreiben sich in das kollektive Bildge-
dächtnis von weißen und Schwarzen Betrachter*innen ein, das übervoll ist mit 
Bildern von erniedrigten, gequälten und ermordeten Schwarzen Menschen. Es 
liegt offensichtlich in ihrem kontextabhängigen Gebrauch, ob sie als Protest 
gelesen werden oder ob sie am Ende selbst zu einem Black death spectacle beitra-
gen, indem sie die rassistische Gewalt und die den Bildern inhärenten kolonia-
len Bild regime reproduzieren.6

Mit Jacques Rancière denke ich nicht, dass durch die bloße Menge an sol-
chen Gewaltbildern «das Grauen banalisiert wird».7 Es tragen dazu die Dar-
stellungsweisen von zu vielen namenlosen Körpern bei, die den verdinglichen-
den, voyeuristischen und gewaltvollen Betrachter*innen-Blick nicht erwidern 
können.8 Diese Aufnahmen nämlich markieren visuell ein sprach- und hand-
lungsunfähiges Subjekt und sollen uns bildpolitisch «lehren, dass nicht [jede*r] 
in der Lage ist zu sehen und zu sprechen».9 Sprachfähigkeit und Agency wer-
den zu einem Privileg von wenigen.10 Eine damit notwendige Bildkritik, wie sie 
Stuart Hall in seinem Aufsatz «New Ethnicities» feststellt, soll die etablierten 
Repräsentationsverhältnisse kritisieren und somit Schwarze Künstler*innen als 
Bildproduzent*innen stärken. Sie soll zudem die hegemonialen Repräsentations-
regime durch neuartige Bildpolitiken herausfordern.11

Das ‹Soziale› prägt ebenso die Bildwelten wie diese das ‹Soziale› und die le-
bensweltlichen Begegnungen mit anderen mitgestalten.12 Die visuelle Sinngebung 
bestimmt die historisch-politische Handlungsfähigkeit von (marginalisierten) Sub-
jekten.13 Ich analysiere im Folgenden an zwei fotohistorischen Beispielen zunächst 
bildkritisch die visuelle Rassifizierung und Stereotypisierung in den hegemonialen 
Repräsentationsregimen. Die zwei Beispiele sind die Agassiz-Zealy-Daguerreoty-
pien und US-amerikanische Lynchfotografien. Anschließend diskutiere ich zwei 
zeitgenössische Queer-of-Color-Fotoarbeiten. Sie zeigen paradigmatisch die 
Möglichkeit von postkolonialen Bildpolitiken, Schwarze Menschen als geschicht-
liche und visuelle Subjekte in ihrer Pluralität sichtbar zu machen.

Die Fotografie bietet sich dabei besonders als Medium an. Fotos prägen bis 
heute die analoge wie digitale massenmediale Kommunikation. Zeitungen und 
Zeitschriften, auch (Werbe-)Plakate und Postkarten, distribuierten und institu-
tionalisierten mit den Fotografien, die in bzw. auf ihnen abgebildet werden, lange 
schon eine koloniale Phantasmagorie des Schwarzseins. Die Fotografie teilte mit 
Kolonialismus und Rassismus im 19. und 20. Jahrhundert eine Geschichte. Ihre 

4 Die Bewertung der Tat als  
Mord ist hier eine politische und 
keine juristische Setzung.

5 Giorgio Agamben: Homo sacer. 
Die souveräne Macht und das nackte 
Leben, Berlin 2016 [1995], 151.

6 Vgl. Jalen Banks: Black Death as 
Spectacle: An American Tradition, in: 
Berkeley Political Review, 23.11.2019, 
bpr.berkeley.edu/2019/11/23/black-death- 
as-spectacle-an-american-tradition/ 
(28.4.2023).

7 Jacques Rancière: Das uner-
trägliche Bild, in: ders.: Der emanzi-
pierte Zuschauer, Wien 2009 [2008], 
101 – 123, hier 114.

8 Vgl. ebd.
9 Ebd.
10 Eine rein quantitative Kritik  

an Gewaltbildern verdeckt somit 
eine bestimmten Bildern zugrunde 
liegende Bildpolitik, die Menschen 
zu leidenden und sprach- und 
handlungsunfähigen ‹Objekten› 
macht und die den Bildsubjekten an-
getane dargestellte Gewalt dadurch 
potenziert.

11 Vgl. Stuart Hall: New Ethnici-
ties, in: James Donald, Ali Rattansi 
(Hg.): ‹Race›, Culture and Difference, 
London u. a. 1992, 252 – 259.

12 Vgl. zu diesem Zusammenhang 
in den Visual Studies William J. T. 
Mitchell: Showing Seeing: A Critique 
of Visual Culture, in: Journal of Visual 
Culture, Bd. 1, Nr. 2, 2002, 165 – 181, 
doi.org/10.1177/147041290200100202. 

13 Vgl. Homi K. Bhabha: The 
Location of Culture, London, New York 
2004 [1994], 18.



126 ZfM 29, 2/2023

CHRISTOPHER A. NIXON

‹Indexikalität› und die daraus resultierenden gesellschaftlichen Zuschreibungen 
boten Fotografien als Mittel an, um ‹Rasse(n)› mutmaßlich objektiv darzustel-
len.14 Das Foto wurde zum anthropologischen Hilfsmittel und Dokument, mit 
dem sich sozial konstruierte Rassenhierarchien begründen und naturalisieren 
ließen. Im Folgenden geht es somit auch darum, die Fotografie als «oppressive 
weapon» und, wo sie Verbrechen und marginalisierte ‹Lebensweisen› dokumen-
tiert, als «liberating device» in den Blick zu nehmen.15

II 
Die Agassiz-Zealy-Daguerreotypien

Daguerreotypie und Fotografie begründeten mit ihren frühen Aufnahmen ein 
bis heute anwachsendes Bildarchiv, das Allan Sekula «shadow archive» nennt.16 
Dieses «archive of images of the body»17 umfasst das gesamte soziale ‹Feld›, 
dessen Herrschaftsverhältnisse sich in den (an-)geordneten Körperabbildungen 
widerspiegeln. Neben den gesellschaftlich ‹normalisierten› (weißen, männli-
chen, gesunden, bürgerlichen) Körpern beinhaltet das Schattenarchiv auch die 
davon abweichenden «embodiments of the unworthy», wie Sekula schreibt.18 
Sie wurden mittels Physiognomie und Phrenologie, die im 19. Jahrhundert 
ganz im Sinne des klassifikatorischen Zeitgeists arbeiteten, pseudowissen-
schaftlich stigmatisiert. Mithilfe des fotografischen und mutmaßlich objektiven 
 Archivs konnte man diese Körper(-vorstellungen) einteilen, überwachen und 
disziplinieren. «Thus photography came to establish and delimit the terrain of 
the other, to define both the generalized look – the typology – and the contingent 
instance of deviance and social pathology.»19 

Eine kritische Archivarbeit kann, folgt man Mark Sealy in Decolonising 
the Camera,20 die diesen Bildern immanente Logik des Othering zutage för-
dern.21 Dies lässt sich an den 15 Daguerreotypien demonstrieren, die Joseph 
T.  Zealy 1850 anfertigte.22 Auf ihnen sind in Afrika und den USA geborene 
 versklavte Schwarze Menschen zu sehen, die Robert W. Gibbes in Columbia, 
 South  Carolina, Jean Louis Rodolphe Agassiz in situ ‹vorführte›. Die Ober- 
und Ganzkörperaufnahmen zeigen die versklavten Menschen nackt, frontal, 
im Profil und in Rückansicht.23 Gibbes beauftragte Zealy und ließ die Auf-
nahmen zu Agassiz nach Cambridge schicken. Am 27. September 1850 prä-
sentierte  Agassiz diese bei einem Treffen des Cambridge Scientific Club,24 um 
durch den mutmaßlich objektiven Kamerablick seine polygenetische ‹Rassen-
theorie› zu bekräftigen.25 Die Daguerreotypien sollten folglich  dokumentieren, 
dass die unterschiedlichen ‹Menschenarten› keinen gemeinsamen Ursprung 
haben, um den weißen Überlegenheitsanspruch zu begründen. Es sind Typo-
logien eines rassistischen und kolonialen Repräsentationsregimes,26 die den 
individuellen Menschen in einem verdinglichenden Körperbild zum Schwei-
gen bringen. Während die Porträtfotografie des 19. Jahrhunderts Adel und 
Bürgertum als selbstbewusste Individuen inszenierte, wird beispielsweise die 

14 Vgl. David Green: Veins of 
 Resemblance: Photography  
and Eugenics, in: The Oxford Art 
Journal, Bd. 7, Nr. 2, 1984, 3 – 16,  
doi.org/10.1093/oxartj/7.2.3; Nicholas 
Mirzoeff: The Shadows and the 
Substance: Race, Photography, and 
the Index, in: Coco Fusco, Brian 
Wallis (Hg.): Only Skin Deep: Changing 
Visions of the American Self, New York 
2003, 111 – 127.

15 Mark Sealy: Decolonising the 
Camera: Photography in Racial Time, 
London 2019, 1.

16 Allan Sekula: The Body and the 
Archive, in: October, Bd. 39, 1986, 
3 – 64, hier 10, doi.org/10.2307/778312.

17 Ebd.
18 Ebd. Dazu zählen nicht-

weiße, jüdische, weibliche, queere, 
erkrankte und kriminalisierte 
Personen sowie Menschen mit 
Behinderungen.

19 Sekula: The Body and the 
Archive, 7, Herv. i. Orig.

20 Vgl. Sealy: Decolonising the 
Camera, 107.

21 Vgl. zu diesem Begriff der 
Alterisierung Gayatri Chakravorty 
Spivak: The Rani of Sirmur: An Essay 
in Reading the Archives, in: History 
and Theory, Bd. 24, Nr. 3, 1985, 
247 – 272, doi.org/10.2307/2505169.

22 Vgl. zu den von Agassiz beauf-
tragten Fotoarbeiten während eines 
‹Forschungsaufenthalts› in Brasilien 
1865/66 Margrit Prussat: Bilder der 
Sklaverei. Fotografien der afrikanischen 
Diaspora in Brasilien 1860 – 1920, 
Berlin 2008, 75 – 79.

23 Vgl. Ilisa Barbash u. a. (Hg.): To 
Make Their Own Way in the World: The 
Enduring Legacy of the Zealy Daguerreo-
types, New York 2020, 26 – 55.

24 Danach zeigte Agassiz die 
Daguerreotypien öffentlich kein 
weiteres Mal. Vgl. zu den Gründen 
John Stauffer: «Not Suitable for 
Public Notice»: Agassiz’s Evidence, 
in: Barbash u. a. (Hg.): To Make Their 
Own Way in the World, 279 – 295.

25 Vgl. Brian Wallis: Black Bodies, 
White Science: Louis Agassiz’s Slave 
Daguerreotypes, in: Fusco, Wallis 
(Hg.): Only Skin Deep, 163 – 181, hier 
165 – 172.

26 Vgl. ebd., 177.



127

«WORKING TO TRANSFORM THE IMAGE»

auf einigen Agassiz-Zealy-Daguerreotypien abgebildete und im Kongo ge-
borene Person Renty auf ein bloßes Objekt reduziert und kommodifiziert.27 
Die Agassiz-Zealy-Daguerreotypien nämlich implizieren ein  Besitzverhältnis. 
«Only the photograph could begin to claim the legal status of a visual  
document of ownership.»28 Als Schwarze Menschen in die frühe Fotogeschich-
te lediglich als rechtlose Objekte eingingen (mit ihren Körpern, die sie de jure 
nicht besaßen), wiederholten die Aufnahmen ihre gewaltvolle  In besitznahme. 
Susan Sontag hat in einem anderen Kontext bereits auf die mörderische Objek-
tivation und Gewaltrhetorik des Fotografiert-Werdens hingewiesen.29

Lynchfotografien als Postkarten

Eine kritische Fotogeschichte muss sich damit auseinandersetzen, dass die Foto-
grafie ein integrales Moment des ritualisierten Lynchens in den USA nach dem Se-
zessionskrieg gewesen ist.30 Wie die Kleidungsstücke, Haarbüschel und Knochen 
von gelynchten Menschen wurden auch Fotografien des Lynchmords trophäen-
ähnlich gesammelt und zirkulierten als Postkarten in den USA.31 Sie zeigen den 
misshandelten, mutilierten und nicht selten verbrannten Schwarzen Leib mit dem 
lustvollen Blick von Mörder*innen, um dadurch die souveräne Macht zum Töten 
als ein weißes Privileg zu markieren. Diese Postkarten gehörten wie das Lynchen 
selbst zu einem öffentlichen ‹Spektakel›, das weiße nationale Identität formte, ein 
rassistisches Terrorregime aufrechterhielt und – nach der formalen Abschaffung 
der Versklavung durch den dreizehnten Verfassungszusatz – in käuflich erwerbba-
ren Bildern die Kommodifizierung des Schwarzen Körpers fortführte.32

Die Lynchfotografien wurden allerdings auch zu einem Moment des anti-
rassistischen Widerstands. Die National Association for the Advancement of 
Colored People (NAACP) publizierte einige Postkarten und Fotografien in ih-
rem Magazin The Crisis, das der Soziologe W. E. B. Du Bois herausgab. Zum 
ersten Mal geschah dies 1912, als die Zeitschrift eine an ein weißes NAACP-Mit-
glied, Reverend John Haynes Holmes, gesendete Postkarte mit dem folgenden 
Schreibmaschinentext abdruckte: «This is the way we do them down here. The 
last lynching has not been put on card yet. Will put you on our regular mailing 
list. Expect one a month on the average.»33

Die Postkarte zeigt einen um einen gelynchten Schwarzen Mann gruppierten 
weißen Mob. Der Leichnam wird dem Betrachter*innen-Blick wie eine Jagdtro-
phäe dargeboten. Die weißen Personen auf dem Foto blicken direkt in die Kame-
ra, ohne Angst, erkannt und bestraft zu werden. Durch eigene Recherchen und 
begleitende Berichte, die das Geschehen des abgebildeten Lynchings wiederga-
ben, strafte The Crisis die von weißen Presseleuten aufbereiteten konventionellen 
Erzählungen Lügen, die das Lynchen etwa als Strafjustiz und die weiße Mehr-
heitsgesellschaft als eigentlich Leidtragende inszenierten.34 Fotografien wurden 
zu Mitteln, die die alltägliche rassistische Gewalt dokumentierten und beleg-
ten.35 Afroamerikaner*innen konnten sich im Widerstand gegen dieses Unrecht 
zu einem historisch-politischen Subjekt des Protests formieren.

27 Vgl. Barbash u. a. (Hg.): To 
Make Their Own Way, 34 – 37; zu den 
auf den Daguerreotypien abge-
bildeten Personen vgl. darin Gregg 
 Hecimovich: The Life and Times  
of Alfred, Delia, Drana, Fassena, 
Jack, Jem, and  Renty, 71 – 117.

28 Sekula: The Body and the 
Archive, 6, Herv. i. Orig.

29 Vgl. Susan Sontag: In Plato’s 
Cave, in: dies.: On Photography, 
 London 1979, 3 – 24, hier 14 f. Wie  
Sontag beschrieb auch Roland 
 Barthes (Die helle Kammer. Bemer- 
kungen zur Photographie, Frank- 
furt / M. 2008 [1980], 18 – 24) das 
Fotografiert-Werden als Objekt-
werdung, ‹kleine› Todeserfahrung 
und Selbstbesitzverlust.

30 Vgl. Leigh Raiford: The 
Consumption of Lynching Images, 
in: Fusco, Wallis (Hg.): Only Skin 
Deep, 267 – 273, hier 269; Mirzoeff: 
The Shadow and the Substance, 
120 – 123.

31 Vgl. Raiford: The Consumption 
of Lynching Images, 268 f.

32 Auch die deutsche Kolonial-
geschichte konstituierte ein um-
fangreiches Bildarchiv, in dem sich 
ebenfalls zahlreiche Postkarten fin-
den lassen, die, in Privatalben abge-
legt, zu kolonialpropagandistischen 
Zwecken rassifizierte, exotisierte 
und getötete Schwarze Menschen 
abbildeten, vgl. Felix Axster: Koloni-
ales Spektakel in 9 x 14. Bildpostkarten 
im Deutschen Kaiserreich, Bielefeld 
2014, 81 – 120, doi.org/10.1515/
transcript.9783839422090.

33 The Crisis, Bd. 3, Nr. 3, 1912, 
110.

34 Vgl. Astrid Kusser Ferreira: 
Die Bilder der Toten zum Sprechen 
bringen. Lynching-Fotografien als 
Instrumente politischer Auseinan-
dersetzung um 1900, in: Mittelweg 
36, Jg. 30, Nr. 2: Widerständigkeit, 
April/Mai 2021, 34 – 56, hier 40 f.

35 Vgl. ebd., 48 – 54.

EXTRA



128 ZfM 29, 2/2023

CHRISTOPHER A. NIXON

Stereotypisierung und visuelle Rassifizierung

Die zwei soeben erläuterten Beispiele, die sich im Übrigen auch im deutschen 
Kontext mühelos um weitere Kolonialfotografien, Minstrelfotos, Völkerschau-
aufnahmen, historische wie aktuelle Pressefotos und rassistische Werbebilddar-
stellungen ergänzen ließen – sie liegen zum Teil noch unerschlossen in  Archiven 
und ethnologischen Sammlungen –, haben alle die visuelle Verding lichung, 
Stereotypisierung und Fetischisierung des Schwarzen Körpers gemeinsam.36 In 
Anlehnung an Rancière nenne ich dieses Bildarchiv ein  ‹polizeiliches› Sicht-
barkeitsregime, das Schwarze Menschen in fremdbestimmten Körperdarstel-
lungen erscheinen lässt.37 Als eine hegemoniale ‹Aufteilung des Sinnlichen› 
distribuieren sie dadurch eine vom weißen / kolonialen Blick konstruierte und 
naturalisierte Vorstellung von ‹Rasse›.

«[B]odies are inscriptive surfaces that are discursive texts», schreibt Ronald 
L. Jackson II.38 Sie werden in diesem Sinn auch durch die ästhetischen Stereo-
typisierungen des fotografischen Archivs mit rassifizierten Bedeutungen über-
schrieben. «[B]ody politics is the lifeline for race and racism.»39

Im Fall von Rodney King 40 etwa sprachen die Geschworenen die angeklag-
ten Polizisten trotz eines Amateurvideos, das deren unverhältnismäßige Bruta-
lität festhielt, frei. Dies bestätigt, wie schon Judith Butler in ihrem lesenswerten 
Aufsatz «Endangered / Endangering: Schematic Racism and White Paranoia» 
feststellt,41 dass eine lange Geschichte von rassifizierten Bildregimen die Wahr-
nehmung vorbelastet, sodass Schwarze (‹männlich› gelesene) Menschen wie 
King genuin gefährlich scheinen. Und dies kann tödliche Folgen haben.42 

Dass die kolonisierten und versklavten Menschen als gewalttätig, unzivi-
lisiert und ausbeutbare ‹Werkzeuge› visuell markiert wurden, konsolidierte 
freilich die kolonialen Körpervorstellungen und Ordnungen, als man die Ver-
sklavten auf den Plantagen gewaltvoll in harte physische Arbeit zwang, die man 
ihnen als mutmaßlich naturgemäße Arbeitsform zuschrieb. Lynchfotografien 
und die dokumentierte koloniale Lynchjustiz sollten am konsequenzlos tötba-
ren Schwarzen Leib das weiße Schutzbedürfnis visuell befriedigen und zeigten 
doch in Wahrheit das tremere des Terrors.

Die rassifizierte Sinngebung des Schwarzen Körpers im fotografischen Bild, 
die ihm die historisch-politische Handlungsfähigkeit aberkennt, nennt  Monique 
Roelofs «aesthetic racialization, a term that refers to the ways in which aesthetic 
elements support racializing processes».43 Die durch Stereotypisierung und äs-
thetische Rassifizierung erzeugte visuelle Überdeterminierung im fotografischen 
Schattenarchiv macht Schwarze Menschen, insofern ihre ‹Präsenz› in kulturellen 
und sozialen Institutionen nicht ohnehin schon fehlt,  eigentlich ‹unsichtbar›. Paul 
C. Taylor beschreibt black invisibility als Nichtanerkennung bzw. Anerkennungs-
verweigerung in Hinsicht auf das Person-Sein, die Perspektiven und Pluralität von 
Schwarzen Menschen.44 Im Gegensatz dazu eröffnen die nun folgenden zwei Bei-
spiele der Bildpolitik zeitgenössischer Queer-of-Color-Fotografie eine den, mit 
Du Bois gesprochen, ‹Schleier› ablegende Sichtbarkeit,45 die Schwarze Menschen 

36 Vgl. Stuart Hall: The Spectacle 
of the «Other», in: ders., Jessica 
Evans, Sean Nixon (Hg.): Representa-
tion, Los Angeles u. a. 2013 [1997], 
215 – 271, hier 247 f.; Bhabha: The 
Location of Culture, 97 – 120. 

37 Vgl. Jacques Rancière: Die 
Aufteilung des Sinnlichen. Ästhetik 
und Politik, in: ders.: Die Aufteilung 
des Sinnlichen. Die Politik der Kunst und 
ihre Paradoxien, hg. v. Maria Muhle, 
Berlin 2008, 21 – 73.

38 Ronald L. Jackson: Scripting 
the Black Masculine Body: Identity, 
Discourse, and Racial Politics in Popular 
Media, Albany 2006, 5.

39 Ebd.
40 Der Afroamerikaner Rodney 

King wurde am 3. März 1991 von 
Polizisten des Los Angeles Police 
Department (LAPD) brutal verhaftet. 
Ein Anwohner filmte dies mit seiner 
Videokamera. Die Polizisten wurden 
im Strafverfahren freigesprochen, 
wobei die Jurymitglieder überwie-
gend weiß positioniert waren. Die 
Empörung über das Urteil löste die 
Unruhen in Los Angeles 1992 aus.

41 Judith Butler: Endangered/
Endangering: Schematic Racism and 
White Paranoia, in: Robert Gooding-
Williams (Hg.): Reading Rodney 
King / Reading Urban Uprising, New 
York, London 1993, 15 – 22.

42 Vgl. George Yancy: The Violent 
Weight of Whiteness: The Existential 
and Psychic Price Paid by Black Male 
Bodies, in: Naomi Zack (Hg.): The 
 Oxford Handbook of Philosophy and 
Race, Oxford 2017, 587 – 597; konkret 
zu Schwarzen männlichen Körper-
einschreibungen Jackson: Scripting 
the Black Masculine Body, 73 – 102.



129

als visuelle Subjekte darstellt und anerkennt. Es geht in diesen Bildpolitiken somit 
darum, das gesellschaftsverändernde Potenzial des Visuellen zu entfalten.

III

Zwei Schwarze Menschen, Nana und Razak, liegen zusammen auf einem Sofa 
(Abb. 1). Helles Sonnenlicht scheint durch eine geöffnete Jalousie und fällt in 
die intime Szene fast wie im Spiel weich hinein. Ein ärmelloses weißes Shirt 
reflektiert leuchtend die wärmenden Lichtstrahlen. In dem abgebildeten Raum 
liegt eine fürsorgliche Atmosphäre. Wie im Traum liegen die Liebenden welt-
vergessen und zurückgezogen umschlungen, was durch die leichte Unschärfe 
des Fotos unterstützt wird.

Ein anderes Bild des 1990 in Ghana geborenen Fotografen Eric Gyamfi 
zeigt Ama und Shana, die sich ebenso liebevoll wie Nana und Razak in die Au-
gen blicken, beim Lunch (Abb. 2). Die Schwarz-Weiß-Fotos aus Gyamfis Serie 
Just Like Us (2016 – 2019) sind alle in dem Sinn unaufgeregt, dass sie das Le-
ben selbst festzuhalten suchen. Das Kameraauge fetischisiert die fotografierten 
Menschen, mit denen Gyamfi teils befreundet ist, nicht. Eine Exotisierung und 
Fetischisierung des Schwarzen Körpers bleibt selbst bei Kwasi und Annertey 
(Abb. 3) aus, die Gyamfi in einem paradiesisch anmutenden Wasserfallszenario 
nackt und im Ganzkörperprofil fotografiert.

In Ghana sind homosexuelle ‹Handlungen› zwischen Männern illegal und 
werden mit Gefängnisstrafe bis zu drei Jahren bedroht. Diese Kriminalisierung 
hat ihren Ursprung in den britischen Kolonialgesetzen.46 Koloniale Vorstellun-
gen von Heteronormativität wurden auch im antikolonialen und antirassistischen 
Widerstand ungebrochen fortgeführt und das koloniale / rassistische Machtver-
hältnis selbst metaphorisch vergeschlechtlicht. Dies stärkte die nationalen Iden-
titätsdiskurse und internalisierte hypermaskuline (patriarchale) Geschlechter-
vorstellungen. Nationaldiskurs und Patriarchat begriffen und inszenierten sich 
als eine emanzipatorische Wiedergewinnung von Unabhängigkeit und Macht.47 
 Gyamfis Fotos gelingt es durch ein neues Sehen (das ein ‹Verlernen› ist) 48 mühe-
los, «[postkoloniale und queerfeministische] Theoriestränge in eine produktive 
Krise zu bringen»49 und damit hegemoniale koloniale Männlichkeit und Hetero-
normativität ‹intersektional› zu dekonstruieren, «ohne klassische Stereotype zu 
bedienen und damit bestehende Machtkonfigurationen zu stabilisieren».50

Die Fotos, auf denen LGBTQIA+-Menschen zu erkennen sind, dokumentie-
ren und archivieren intersektionale Identitäten. Ihre Bildpolitik, die sich gegen 
die vorherrschende Repräsentationsordnung richtet, hinterfragt und transfor-
miert den heteronormativen und weißen Blick. Sie sind Teile eines stetig anwach-
senden dekolonialen / postkolonialen Bildarchivs, das selbstbestimmte Körper-
darstellungen, Körpervorstellungen und Körperbeziehungen einführt, die den 
kolonialen Diskurs auf ‹wachsame› Weise mehrdimensional dekonstruieren.51 Sie 
bewirken die visuelle Anerkennung eines postkolonialen queeren Subjekts.52

43 Monique Roelofs: Race-ing 
Aesthetic Theory, in: Paul Taylor, 
Linda Alcoff, Luvell Anderson  
(Hg.): The Routledge Companion to  
the Philosophy of Race, New York  
2017, 365 – 379, hier 366, doi.org/ 
10.4324/9781315884424, Herv. i. 
Orig. Im Weiteren bestimmt Roelofs 
 «racialized aestheticization» als einen 
Begriff, «that denotes the contri-
butions that racial constellations 
make to aesthetic phenomena», 
ebd., Herv. i. Orig. Vgl. zu dem 
Begriff auch dies.: Racialization as 
an Aesthetic Production: What does 
the Aesthetic do for Whiteness and 
Blackness and Vice Versa?, in: George 
Yancy (Hg.): White on White / Black on 
Black, Lanham 2005, 83 – 124, sowie 
die Diskussion bei Paul C. Taylor: 
Black is Beautiful: A Philosophy of Black 
Aesthetics, Hoboken 2016, 22.

44 Ebd., 43 – 63.
45 Vgl. W. E. B. Du Bois: The Souls 

of Black Folk [1903], in: ders.: The 
Souls of Black Folk with «The Talented 
Tenth» and «The Souls of White Folk», 
New York 1989, 1 – 199.

46 Vgl. Raymond A. Atuguba: 
 Homosexuality in Ghana: Morality, 
Law, Human Rights, in: Journal 
of Politics and Law, Bd. 12, Nr. 4, 
2019, 113 – 126, doi.org/10.5539/jpl.
v12n4p113.

47 Vgl. María do Mar Castro Varela, 
Nikita Dhawan: Spiel mit dem «Feu-
er» – Post/Kolonialismus und Hetero-
normativität, in: Femina Politica, 
Jg. 14, Nr. 1, 2005, 47 – 58, hier 48 – 50; 
Kobena Mercer: Welcome to the Jungle. 
New Positions in Black Cultural Studies, 
New York, London 1994, 131 – 170; 
hooks: Black Looks, 87 – 113.

48 Vgl. Walter Mignolo: Decolonial 
Aesthetics: Unlearning and Relear-
ning the Museum Through Pedro 
Lasch’s Black Mirror / Espejo Negro, in: 
Pedro Lasch (Hg.): Black Mirror / Es-
pejo Negro, Ausstellungskatalog 
des Nasher Museum of Art at Duke 
University, Durham 2010, 86 – 103.

49 Castro Varela, Dhawan:  
Spiel mit dem «Feuer», 56.

50 Ebd.
51 Castro Varela und Dhawan 

weisen in diesem Zusammenhang 
auf die von Spivak «geforderte 
dekonstruktive Wachsamkeit» hin, 
ebd., 57.

52 Vgl. Gloria Anzaldúa: Border-
lands / La Frontera: The New Mestiza, 
San Francisco 2012 [1987].

EXTRA

«WORKING TO TRANSFORM THE IMAGE»



130 ZfM 29, 2/2023

CHRISTOPHER A. NIXON

Abb. 1 Eric Gyamfi: Nana and Razak, 2016

Abb. 2 Eric Gyamfi: Ama and Shana at lunch, 2016



131

Gyamfi unterläuft die kolonialen Stereotype mit queeren Bildsubjekten und 
bezeugt mit seinen Fotos, dass queere Menschen in Ghana leben, arbeiten und 
lieben. Paul Mpagi Sepuya, geboren 1982 in den USA, verfolgt in  seinen Arbei-
ten eine andere Strategie, um das koloniale / rassifizierte Fotoarchiv mit gegen-
hegemonialen Bildern zu dekonstruieren. Stuart Hall hat solche die rassifizierten 
Repräsentationsregime herausfordernden Gegenstrategien in  seinem Aufsatz 
«The Spectacle of the ‹Other›» beschrieben. Ein Strategem, das  Sepuyas Foto-
arbeiten gut fasst, charakterisiert Hall folgendermaßen:53

[This] counter-strategy locates itself within the complexities and ambivalences of re-
presentation itself, and tries to contest it from within. It is more concerned with the 
forms of racial representation than with introducing a new content. It accepts and 
works with the shifting, unstable character of meaning, and enters, as it were, into a 
struggle over representation […]. Thus, instead of avoiding the black body […], this 
strategy positively takes the body as the principal site of its representational strate-
gies, attempting to make the stereotypes work against themselves. Instead of avoi-
ding the dangerous terrain opened up by the interweaving of ‹race›, gender and se-
xuality, it deliberately contests the dominant gendered and sexual definitions of racial 
difference by working on black sexuality […]. However, this strategy makes elaborate 
play with ‹looking›, hoping by its very attention, to ‹make it strange› – that is, to 
de-familiarize it, and so make explicit what is often hidden – its erotic dimensions.54

In diesem Sinn thematisiert Sepuya in seinen Arbeiten Situation und Moment 
des Fotografierens selbst und fragt grundsätzlich, wie Schwarze und queere 
(Selbst-)Repräsentation in seinen bildlich, räumlich und motivisch komplexen 
Studioaufnahmen gelingen kann, die das überdeterminierte Schwarze Subjekt 

53 Vgl. Hall: The Spectacle of 
the «Other», 259 – 267; Paul Mpagi 
Sepuya, Ausstellungskatalog des 
Contemporary Art Museum St. Louis, 
New York 2020.

54 Hall: The Spectacle of the 
«Other», 263 f., Herv. i. Orig.

EXTRA

«WORKING TO TRANSFORM THE IMAGE»

Abb. 3 Eric Gyamfi: Kwasi and Annertey, 2016



132 ZfM 29, 2/2023

CHRISTOPHER A. NIXON

Abb. 4 Paul Mpagi Sepuya, Mirror Study (0X5A1317), 2017, Orig. i. Farbe



133

mit Bedeutungsfragmenten und Interpretationsunsicherheiten lustvoll über-
schreiben. Seine Arbeiten ‹verfremden› Sehen und Gesehenwerden. Wie in dem 
Foto Mirror Study (0X5A1317) (Abb. 4) richtet Sepuya das schwarze Kamera-
objektiv in seinen ‹Spiegelstudien› nämlich nicht bloß auf die Betrachter*innen. 
Durch die aufgebauten Spiegelanordnungen fotografiert Sepuya in räumlich 
oft uneindeutigen Formationen zugleich sich selbst. Dadurch enthüllt sich die 
fotografische Situation und Sepuya dekonstruiert die im Bild durch seine Ge-
schichte eingeschriebenen kolonialen Machtverhältnisse, indem er die Differenz 
zwischen dem begehrenden Subjekt und dem begehrten Objekt im abgebildeten 
nackten Schwarzen Leib des Fotografen plötzlich zusammenfallen lässt.

Evan Moffitt schildert, wie Sepuya bei seinem Fotoshooting unzählige Aus-
schnitte mit Körperfragmenten auf dem Studiofußboden ausbreitete und ein 
ausgewähltes Unterarmfragment neben seinem Gesicht an einem Spiegel be-
festigte.55 Moffitt fragte sich, ob diese ‹Zerstückelung› am Ende auch seinem 
Bild widerfahren soll und sein Körper(-bild), als Teil dieses widerständigen 
 fotografischen Community-Archivs,56 dadurch in neue bedeutungskonstituie-
rende Beziehungen mit anderen gebracht wird. 

Sepuya behandelt den menschlichen Leib wie auch seine Fotografien 
wie Texte, deren in einem reichen Gewebe aus Bezügen verortete ‹Lektüre› 
 Bedeutungsfragmente zusammenfügt und sogleich wiederum trennt. Dieses 
Bedeutungsspiel kann, im Gegensatz zum oben beschriebenen  stereotypisierten 
und deshalb überdeterminierten Foto, prinzipiell nicht abgeschlossen werden. 
Fremde, zum Teil homoerotische Fotografien (auch in ihnen taucht mise en 
 abyme das Kameraobjektivmotiv auf), Zeichnungen, Katalogseiten überlagern 
in Studio (05XA0173) noch Sepuya selbst sowie sein Kameraobjektiv und sind 
in Studio Wall (_1000021) und Studio (_2150762) komplett zu Wandcollagen ar-
rangiert. Sepuya eröffnet dadurch einerseits konkrete inhaltliche Bezüge etwa 
zu den malerischen Arbeiten von Richard Bruce Nugent und Patrick Angus 
sowie dem schriftstellerischen Werk von Langston Hugh. Andererseits erin-
nern seine Fotos formal an Félix González-Torres, insofern in dessen wie auch 
 Sepuyas (Selbst-)Porträts Identität in Fragmente eines interrelationalen Gewe-
bes zerfällt und überdies beide das dialektische Spiel des Zu-sehen-Gebens (An-
wesenheit) im simultanen Nicht-zu-sehen-Geben (Abwesenheit) beherrschen. 
Aus diesem Grund ist auch in beiden Werken das Spuren-Motiv so zentral. 
Die bei beiden offenkundige theoretische Nähe zu Roland Barthes macht die 
in der Forschung zu wenig beachtete Trennung zwischen jouissance (Wollust) 
und plaisir (Lust) als eine Dekonstruktion des hegemonialen heteronormativen 
gesellschaftlichen Lustbegriffs deutlich,57 die dadurch auch einem anderen (ho-
mosexuellen) Begehren einen Möglichkeitsraum eröffnet. Die Umwertung des 
reproduzierten und reproduzierbaren sowie kontrollierten und kontrollierba-
ren intellektuellen Begehrens erfolgt durch die selbstreferentielle narzisstische 
Wollust, die auch Betrachter*innen im begehrenden Spiel mit den Arbeiten 
von Gyamfi und  Sepuya erfahren können.

EXTRA

55 Vgl. Evan Moffitt: Grease on 
Glass, in: Paul Mpagi Sepuya, 20 – 25, 
hier 21.

56 Vgl. Wassan Al-Khudhairi: 
 Interview with Paul Mpagi Sepuya, 
in: Paul Mpagi Sepuya, 11 – 19, hier 17.

57 Vgl. Roland Barthes: Die Lust am 
Text, Frankfurt / M. 2016 [1973], 22.

«WORKING TO TRANSFORM THE IMAGE»



134 ZfM 29, 2/2023

In Sepuyas Dark-Room-Plates wird das homosexuelle Begehren, natürlich 
auch in Anspielung auf den Darkroom als sexuelle Heterotopie,58 nochmals 
thematisiert. Darkroom Mirror (_2070386) zeigt den sich im Spiegel fotografie-
renden Sepuya mit dem Kameraobjektiv in seinen Händen, während ein Mann 
ihn mit seinen Armen umschlingt und selbst nach hinten in den schwarzen 
Hintergrund blickt. Auch in Darkroom Mirror (_2060999) ist kein Gesicht zu 
 sehen (die Anonymität des Darkrooms), was unseren Fokus auf die Hände lenkt 
(die Metonymie des Begehrens). Die Fotografien strahlen wie Sepuyas frühe 
Porträts eine Intimität aus, die auch an Gyamfi erinnert. Orifice (0X5A6982) 
zeigt ein Stofftuch, das oben links und rechts von den gerade noch im Bild-
ausschnitt sichtbaren Fingerspitzen Sepuyas gehalten wird. Durch eine in den 
Stoff geschnittene Öffnung blickt die Kameralinse, die uns die auf dem Spiegel 
hinterlassenen Verschmierungen zu sehen gibt.59 Wie Narziss sich in seinem 
Spiegelbild, das ihm eine ruhige Seeoberfläche zurückwirft, selbst lieben lernt 
(so die Umdeutung des Mythos eines Schwarzen Narziss), können Sepuya und 
die Betrachter:innen diesen beschwerlichen und unabschließbaren Weg ge-
meinsam beschreiten. «By destabilizing signs of race, gender and sexuality, […] 
artists draw critical attention to the cultural constructedness, the artifice, of the 
sexual roles and identities we inhabit.»60 

Die präsentierten queeren Schwarzen Gegenarchive, die Gyamfi und Sepuya 
mit ihren Fotoarbeiten erzeugen, stören schließlich auch das tradierte koloniale 
Schattenarchiv. Sie schaffen Sichtbarkeit, indem sie Schwarze Anwesenheit in 
oft weiß dominierten Räumen ermöglichen, Schwarze Menschen als Personen 
und Persönlichkeiten, ohne ihre Stereotypisierung im Bild, zeigen und sowohl 
die Bilddiskurse durch marginalisierte Perspektiven als auch die Schwarzen 
Emanzipationsdiskurse durch eine intersektionale Pluralität erweitern. Diese 
Repräsentationspolitiken fordern eine umfassende Solidarität und rufen die 
Betrachter*innen aktiv zur Verantwortung.61 Gyamfi und Sepuya ändern mit 
ihren Bildern nachhaltig unsere Wahrnehmung und üben in eine bedingungs-
lose Anerkennung ein, was einen unmittelbaren Einfluss auf die historisch- 
politische Handlungsfähigkeit von marginalisierten Menschen haben kann.62

Das Foto des toten Emmett Till im Jet Magazine, die Agassiz-Zealy-
Daguerreotypien und Lynchfotografien, die Videoaufnahmen von Rodney 
King und George Floyd bezeugen nicht allein den strukturellen Rassismus, 
dem ausschließlich ein aktives Engagement etwas entgegensetzen kann. Sie 
fordern – aus der Empörung über ihre eigene Existenz (das ‹Es-ist-so-gewe-
sen›63 trägt ein Es-darf-nicht-so-gewesen-Sein) – überdies eine postkoloniale 
Bildwelt, die BIPoC als selbstbestimmte und polyphone Subjekte zeigt. Bright 
sandte mit seinem Protest im Whitney Museum of American Art diese Forde-
rung in die Welt hinaus. «Working to transform the image», gibt bell hooks 
den Bildmacher*innen und Bildtheoretiker*innen auf.64

—

58 Vgl. Michel Foucault: Die 
Heterotopien. Der utopische Körper. Zwei 
Radiovorträge, Frankfurt / M. 2013 
[1966].

59 Vgl. Al-Khudhairi: Interview 
with Paul Mpagi Sepuya, 19.

60 Mercer: Welcome to the Jungle, 
141, Herv. i. Orig.

61 Vgl. Hall: New Ethnicities, 
254 – 255.

62 Vgl. Christopher A. Nixon:  
Den Blick erwidern. Epiphanie und 
Ästhetik postkolonial, Wien 2023.

63 Vgl. Barthes: Die helle Kammer, 
86 – 90.

64 hooks: Black Looks, 2.

CHRISTOPHER A. NIXON




