Die verwundete Welt und ihre Heimsuchungen. Geschichte, Erinnerung und visuelle Gerechtigkeit

Christopher A. Nixon

Christopher A. Nixon
Die verwundete Welt und ihre Heimsuchungen. Geschichte, Erinnerung
und visuelle Gerechtigkeit

Was einer frither war und erfahren hat, wird annulliert gegeniiber dem,

was er jetzt ist, wozu er allenfalls gebraucht werden kann. Der hdufig

dem Emigranten zundchst erteilte wohlmeinend-drohende Rat, alles Gewesene
zu vergessen, [...] méchte dem als gespenstisch empfundenen Eindringling nur
mit einem Gewaltspruch antun, was man lingst sich selber anzutun gelernt hat.
Man verdrdngt die Geschichte bei sich und anderen [...].!

Unsere globale dnformationsgesellschaft> beférdert trotz ihres unbegrenzten digi-
talen Wissensspeichers die <Tendenzen»? zu einem gesellschaftlichen Geschichtsver-
lust. «[D]af® man das Vergangene im Ernst verarbeite, seinen Bann breche durch
helles Bewufdtsein»,’ leistete, so Theodor W. Adorno, bereits nach 1945 die deutsche
«Vergangenheitsaufarbeitung> nicht. Durch die totale Integration des als <Human-
kapital>» kommodifizierten und rationalisierten Menschen in die moderne <Arbeits-
gesellschaft» wird ein tatséchlich «geschichtliches Bewusstsein> unmaoglich. Herbert
Marcuse betont, dass allerdings gerade die «Erinnerung eine Weise [ist], sich von
den gegebenen Tatsachen abzuldsen».* Dem Unterdriicken und «Verdrangen»® von
«Geschichte bei sich und anderen» kénne ausschliefSlich eine kritische und Verant-
wortung tragende Form des Erinnerns entgegentreten, die die Gegenwart und die
Vergangenheit in eine konstitutiv-produktive Beziehung bringt.s Ob das Erinnern in
diesem Sinn als eine notwendig ethische Praxis auch «gerechte> Bilddarstellungen
produziert, wird im Folgenden diskutiert.

Die verwundete Welt reparieren
Woran sollen die Teakholzbiisten erinnern, die der Kiinstler und Kurator Kader Attia
in The Repair from Occident to Extra-Occidental Cultures dem documenta-Publikum
2012 préasentierte?’ In Kassel stellte Attia sie zusammen mit «Grabenkunst>, <Misch-
objekteny, Archivalien, Fotografien, Blichern und Zeitschriften aus.® Die Biisten
wurden von Kunsthandwerkenden aus dem Senegal angefertigt und zeigen stark
deformierte Gesichtszilige, denen Portratfotografien aus dem Archiv des Histori-
schen Museum Frankfurt zugrunde lagen. Es sind postoperative Abbildungen von
Soldaten, die im Ersten Weltkrieg schwere Gesichtsverletzungen erlitten haben (die
sogenannten gueules cassées). In nachfolgenden Installationen présentierte Attia
die Biisten auch einzeln auf Eisengestellen, zum Beispiel in Culture, Another Nature
Repaired (2018) (Abb. 1).

In Kassel errichtete Attia jedenfalls ein bedeutungsreiches <Archiw, das, so lasst
sich mit Michel Foucault fortfahren, «dank einem ganzen Spiel von Beziehungen»®

kritische berichte 52, 2024, Nr. 2. https:/ /doi.org/10.11588/kb.2024.2:103986
[CC BY-SA 4.0]

17



18

1 Kader Attia,
Culture, Another
Nature Repaired,
2018, Teakholzbiiste
und Metallsockel,
74x31x37 cm und
145x50,5x50,5 cm,
Diisseldorf, Kunst-
sammlung Nordrhein-
Westfalen

kritische berichte 52, 2024, Nr. 2



Die verwundete Welt und ihre Heimsuchungen. Geschichte, Erinnerung und visuelle Gerechtigkeit

Christopher A. Nixon

die spezifisch historische Vorbedingung und doch grundsétzliche Wandelbarkeit
abbildet, die die diskursive Ordnung von Ereignissen und Dingen bestimmen.°
Zwischen den ausgestellten Holzbiisten, in Schiitzengrdben hergestellten Kruzi-
fixen und Amazigh-Schmuckarbeiten mit integrierten Kolonialmiinzen werden
neue Objektbeziehungen hergestellt, die einen «multidirektionalen> Zugang in die
<Globalgeschichte> eréffnen.!! In den «reparierten>, das heifst wiederhergestellten
Soldatengesichtern bleiben die «Vergangenheitsspuren> sichtbare Narben. Sie hal-
ten, «was sich als Handlung in ihrem Gesicht niedergeschrieben hat»!2 - sich also
im aristotelischen Sinn als md0og zeigt —,** als ein Zeichen von Gewalt fest. Gendhrt
wird heute von Konsumgesellschaft und «<Warenésthetik> jedoch eine Auffassung von
<Reparatur> im Sinne des Unsichtbarmachens von Verletzungen, deren konsequente
Folge die heutige <(Wegwerfgesellschaft> ist.*

Attia entwickelte ein &sthetisch-kiinstlerisches Konzept von «Reparatun,'® das
ein breites semantisches Feld von <Wiederherstellung>, <Erneuerung, <Wiedergut-
machung> (zum Beispiel durch Reparationszahlungen), <Zurtickfithrung» (also die
Repatriierung beziehungsweise Restitution von geraubten Kulturgiitern) bis zu dem
im Franzgsischen enthaltenen «volksetymologischen Aspekt [...] des (Wieder-)Zusam-
menfligens von Menschen und Dingen»'¢ umfasst. «<Die Reparatur zeigt sich hier als
Geschichte machende Handlung [...]. Sie ist [...] die kontinuierliche und klar wahr-
nehmbare Zurschaustellung einer kritischen Geste, die den materiellen und symbo-
lischen Eingriff betont. Die Reparatur verbirgt nichts von dem, was sie repariert.»’

Dieses Konzept Uibertrug Attia 2022 auf die von ihm kuratierte 12. Berlin Biennale,
wie seine programmatische Einfilhrung des ausstellungsbegleitenden Katalogs
deutlich macht.!® Zeitgleich entschloss sich das indonesische Kollektiv ruangrupa in
Kassel im Anschluss an die documental1 die Delokalisierung des Politischen> durch
eine dekoloniale kuratorische Praxis des dumbung>, cnonkrong> und <sobat> neu zu
formulieren.” Trotz unterschiedlichem Ansatz erinnerten die internationalen Grof3-
ausstellungen an die geerbten «materiellen und immateriellen Wunden»,? die die
koloniale Vergangenheit, neoliberale Wirtschaftsordnung und globale Ausbeutung
von Arbeitskréften verursachten. Beide Ausstellungen fiigten dabei auch selbst neue
Wunden zu,?! wie sogleich am Beispiel Berlin Biennale ausfiihrlich erldutert werden
soll. «Werden sie nicht repariert, suchen sie unsere Gesellschaften weiterhin heim.»??

Die Wunden zeigen? Folteraufnahmen aus Abu Ghraib in Berlin

Die Installation Poison soluble. Scénes de 'occupation américaine a Bagdad (2013)
des franzdsischen Kinstlers Jean-Jacques Lebel 16ste mit ihren ausgestellten Foto-
grafien eine heftige Kontroverse aus.? Diese stritt um die kinstlerisch-asthetische
Bedeutung von «Positionalitdt(en), Reprasentationsverhéltnissen und <Emotionen»
im Kunst- und Kulturbetrieb.? Es ging im Kern darum, ob eine dekoloniale Erinne-
rungsarbeit ohne eine visuelle Gerechtigkeit, die sich auch auf die in den Fotografien
abgebildeten Subjekte erstreckt, iiberhaupt méglich ist. Lebel zeigte grofsformatig,
in einem labyrinthartig organisierten Raum, die 2004 und 2006 geleakten Folterauf-
nahmen aus dem Gefédngnis Abu Ghraib im, infolge des vilkerrechtswidrigen Dritten
Golfkriegs, von US-amerikanischen Truppen besetzten Irak. Die zumeist unschuldig
inhaftierten Gefangenen wurden von US-amerikanischen CIA- und Militdrangeho-
rigen sowie Mitarbeiter:innen von privaten Sicherheitsfirmen gefoltert. Sie foto-
grafierten ihre Kriegsverbrechen. Neben den gefesselten und sexuell erniedrigten
nackten Irakern «posieren> auf den Bildern auch die Folternden.

19



Am 29. Juli 2022 richtete die Kuratorin Rijin Sahakian einen Offenen Brief an das
kiinstlerische Biennale-Team,? den neben drei ausstellenden irakischen Kiinstlern
weitere Personen mitunterzeichneten. Sahakian schildert darin, wie sie bei einem
Ausstellungsrundgang mit den irakischen Kiinstlern Sajjad Abbas und Layth Kareem
auf Lebels Arbeit stie3. Kareem hat selbst Familienangehorige, die in Abu Ghraib
inhaftiert waren. Sahakian schreibt Folgendes:

I see the white female soldier grinning over the arrangement of bodies piled together, and

I am eye-leveled with a faceless person forced to hold his genitals. I see a corpse, the dead

still waiting. Still waiting to give their permission in the first time, the thousandth time,

and this time is no exception. [...] At the exit of this cruel labyrinth is Abbas’s I Can See

you, 2013, an outline of his own eye printed onto a massive banner originally placed on a

building facing the Green Zone in Baghdad and emblazoned with the word of the title. [...]

I see the eye and turn to Abbas. All I can say is that I am sorry. That I should have known

better than to trust an art world that finds culture in our flesh.?

Dieses Gefiihl von <Empdrung artikuliert ein Unrechtsbewusstsein,?” das im Rechts-,
Ethik- und Wissenschaftsdiskurs ernstgenommen werden sollte und das nicht, wie
in Berlin geschehen, gegen eine mutmaflich &kathartische> Emotionalisierung des
Publikums ausgespielt werden darf.?® Sahakian und die Mitunterzeichner:innen
kritisieren im Offenen Brief konkret sowohl die Kuration als auch die unkontextua-
lisierte und voyeuristische Zur-Schau-Stellung von irakischen Kérpern. Die Abgebil-
deten wurden nicht nachtrédglich um ihre Zustimmung gebeten. Ihnen wird erneut
Unrecht angetan. «Who is given agency in this form of «repair>?»,* wird im Offenen
Brief gefragt. Die Fotografien und ihre ungebrochene stereotypisierende Reproduk-
tion konsolidierten «the long-standing portrayal of the Arab, the Iraqi, as animal,
both disposable and in need of being controlled, warred upon«.*® Sahakian kommt
zu dem Schluss: «This work did nothing but enforce and enlarge these tactics.»*

In Erwiderung auf den Offenen Brief reduzierten Attia und sein Team die viel-
schichtige Kritik auf die Frage, ob <(Wunden» gezeigt werden sollen:*? Griueltaten
und das einhergehende unmittelbare physische Leiden in Bildern nicht zu zeigen,
sei, so das kuratorische Biennale-Team, «Selbstzensur> und es schiitze am Ende
die Téater:innen, sich am Unsichtbarmachen von diesen und anderen Verbrechen
zu beteiligen. Attia wahlt ein personliches Beispiel, um die Folgen eines solchen
«Silencing> zu beschreiben:

It took thirty-two years for his uncle Ali (may he rest in peace) to tell his family how his

brother and his father were shot in the head by French soldiers in front of him, when he

was only fourteen years old, and how he was lucky enough to escape. The same goes for his
aunts who were raped by soldiers. They hid this crime all their lives, suffering in silence.

Not to speak about these crimes, not to show them, is not the project of the peoples who

struggle for the recognition of their suffering and their liberation. On the contrary, it is the

tool of the imperialist project, which seeks to hide its crime at all costs.*
Bezeugen, wie Attia augenscheinlich annimmt, die Folteraufnahmen aus Abu Ghraib
allerdings heute als Dokumente die rassistisch motivierten massiven Menschen-
rechtsverletzungen im Irak und den US-amerikanischen Imperialismus nach 9/11
im sogenannten <Krieg gegen den Terror», die ohne diese Fotografien im Dunkeln
und geheim geblieben wéaren? Welche Bedeutungen tragen, festigen und tibermit-
teln diese Fotografien, die unsere Rezeption steuern? Statt durch eine Politik des
Silencing> scheinen heute Staaten und Regierungen die unregulierbare digitale Bild-
produktion und -verbreitung durch eine visuelle <Gouvernementalitdt> zu regulieren,

20

kritische berichte 52, 2024, Nr. 2



Die verwundete Welt und ihre Heimsuchungen. Geschichte, Erinnerung und visuelle Gerechtigkeit

Christopher A. Nixon

die dem Sichtbaren (Be-)Deutungen einprégt. In Judith Butlers Frames of War heifst es
in diesem Sinn: «Now, the state works on the field of perception and, more generally,
the field of representability, in order to control affect — in anticipation of the way
affectis not only structured by interpretation, but structures interpretation as well.»%

In einem frithen Artikel im The New York Times Magazine hat Susan Sontag be-
reits eine Verbindung zwischen den Folteraufnahmen und den US-amerikanischen
Lynchfotografien hergestellt.’® Eine dkonografie des Lynchens>* ist in den Bildern
aus Abu Ghraib zweifelsohne wiederzuerkennen und doch liegt ihre Gemeinsam-
keit entschieden darin, dass in beiden Féllen die Fotokamera im kollektiven Akt
des Folterns und Mordens ein integraler Teil davon gewesen ist, Macht und Gewalt
offentlich zu inszenieren.*” Die Tdter:innen konnten in den Folterfotografien und
Lynchaufnahmen deshalb so unbesorgt in die Kamera blicken, da sie sich im Recht
fiihlten und mithin, so Giorgio Agamben, das Recht des <Souverdns> «verkdrperten,
«welches Leben getotet werden kann, ohne dafs ein Mord begangen wird».*® Die
weltweit zirkulierenden Lynchfotografien und Folteraufnahmen, die bereits 2004
in Inconvenient Evidence. Iraqi Prison Photographs from Abu Ghraib im International
Center of Photography in New York museal présentiert wurden, sind schlechthin
gemacht worden, damit sie gesehen werden. Ihre Hypervisibilitdt> produziert einen
«iberdeterminierten> «abject racialized body»,* «demonstrating the power of the
torturer to turn subjects into objects».*

Wie liefie sich die imperiale visuelle Botschaft in den Folteraufnahmen unterbre-
chen, die die stereotypisierten Wahrnehmungsweisen im hegemonialen skopischen
Regime bestdrken? Wie die Verdinglichung und Dehumanisierung von nicht-weifen
Menschen in den Bildern aufheben? Wie die Abgebildeten ins Recht setzen? Wie die
«Kompliz:innenschaft> des Betrachtenden adressieren und aufarbeiten?

Es geht im Grunde darum, ob beziehungsweise wie eine visuelle Darstellung
vom Leiden des anderen einen moralischen dmpuls»*! —und dies jenseits des bereits
bei Sontag dekonstruierten Mitgefiihls —** hervorrufen kann.”* Adorno denkt dies
als «Solidaritat mit den [...] quélbaren Kérpern»,* wahrend Butlers Kritik nach den
(visuellen) Moglichkeitsbedingungen von <«Vulnerabilitdt> und Betrauerbarkeit
fragt.** Die geschilderte Kontroverse um Poison soluble ist, in einen grofieren Zu-
sammenhang gesetzt, insofern ein Symptom davon, dass Gesellschaft, Kulturpolitik,
Kiinstler:innen und Medien heute um eine Neuverortung des Verhéltnisses von
Asthetik und Ethik sowie Kunst und Politik ringen. Ein historisches Bewusstsein
um die gewaltvolle Vergangenheit als ein «negatives Eigentum»,* so ein Diktum
Jean Amérys im Kontext des deutschen Nationalsozialismus, fordert die Erinnerung
an die «Geschichte bei sich und anderen». In Bezug auf die Berlin Biennale l4sst
sich zumindest fragen, ob nicht die im Ausstellungsraum realisierte dsthetische
Sublimierung von fotografischen (Dokumenten, die den Folternden etwa als <Er-
pressungsmittel, <Souvenirs> und <Trophden> dienten, Attias dekoloniale Praxis des
Reparierens an ihre Grenzen stiefden liefs.*’

Mit den Gespenstern leben. Temporale und soziale Gerechtigkeit

In den nicht gegenwértigen und doch gleichermafien anwesenden «Stimmen>
und <Gestalten> sucht die Vergangenheit die Gegenwart unaufhérlich heim, wie
Sahakian und Attia in den beiden zitierten Berichten verdeutlichen. Denn die Ge-
schichte als «Gedachtnis des akkumulierten Leidens»*® prégt die modernen pluralen
Gesellschaften und die Moderne, die als «unvollendetes Projekt> erst fortgesetzt

21



werden kann,* insofern ihre «dunkle> Seite kritisch aufgearbeitet wird.>* Wie die
<Heimsuchung» ist das <Unheimliche>, so Homi K. Bhabha, «a paradigmatic colonial
and post-colonial condition»:5 <Unheimlich> ist beispielweise die Szene in Eastman
Johnsons Olgemélde Old Kentucky Home — Life in the South (1859), die schlagartig
zum Erliegen kommt, als die weifSe <Herrin» in die private Gesellschaft von versklav-
ten Schwarzen Menschen uneingeladen einbricht.5? «The recesses of the domestic
space become sites for history’s most intricate invasions. In that displacement, the
borders between home and world become confused[.]»

«Gespenst> und <Heimsuchung> sind beliebte conceptual metaphors, die Diskurse
um Geschichte, Erinnerung, Trauma, Trauerarbeit und Alteritdt umfassen.>* Neben
Sigmund Freud und dem Roman Beloved (1987) von Toni Morrison wird hdufig auf
das Buch Spectres de Marx (1993) des Philosophen Jacques Derrida Bezug genommen,
das eine Auseinandersetzung mit dem «Erbe> des Marxismus ist.*® Carla Freccero, die
in ihrem Buch eine queere Lesart des Geisterhaften entwickelt, beschreibt prazise
Derridas Unternehmung: «(Hauntology> as the practice of attending to the spectral, is
then a way of thinking and responding ethically with history, as it is a way of think-
ing ethics in relation to the project of historiography by acknowledging the force
of haunting.»% Indem die konstitutiv-produktive Beziehung zwischen Gegenwart
und Vergangenheit als Heimsuchung gedacht wird, lasst sich folglich mit Derrida
eine Briicke schlagen zwischen dem in «verwundeten> Gesellschaften notwendigen
Erinnern von «Geschichte bei sich und anderen» — den Erzdhlungen, Bildern und
Fotografien, die uns nicht loslassen — und dem Ubernehmen von (historischer) Ver-
antwortung als eine ethische Praxis.’” Diese Verbindung kennzeichnet ein besonderes
Moment von «Gerechtigkeit in bezug auf jene, die nicht da sind».>® «Lernen, mit den
Gespenstern zu leben», die uns heimsuchende Geschichte verantwortungsvoll
anzunehmen und mit diesem <Erbe> Zukunft zu gestalten, macht eine «Politik des
Gedachtnisses»® und, gegen die heute populédre Diskreditierung von ethischen
Diskursen, eine diachrone und intergenerationale (hantologische) Gerechtigkeits-
vorstellung notwendig. Sie beschreibt Derrida folgendermafien:

Wenn ich mich anschicke, des langen und breiten von Gespenstern zu sprechen, von Erb-

schaft und Generationen, von Generationen von Gespenstern, das heifst, von gewissen

anderen, die nicht gegenwartig sind [...], dann geschieht es im Namen der Gerechtigkeit.

[...] Von da an, wo keine Ethik, keine Politik [...] mehr méoglich und denkbar und gerecht

erscheint, die nicht in ihrem Prinzip den Respekt fiir diese anderen anerkennt, die nicht

mehr oder die noch nicht da sind, gegenwdrtig lebend, seien sie schon gestorben oder
noch nicht geboren, von da an muff man vom Gespenst sprechen, ja sogar zum Gespenst
und mit ihm. [...] Ohne diese Ungleichzeitigkeit der lebendigen Gegenwart mit sich selbst,
ohne das, was sie im Geheimen aus dem Lot bringt, [...] welchen Sinn hétte es die Frage
«Wohin?» zu stellen [...].5!
Diese <temporale Gerechtigkeit> erweitert Wendy Brown zu einem «politischen
Bewusstsein, das heimgesucht zwischen Geschichte und Erinnern eine gerechtere
Zukunft anstrebt.®? Die Neuen Sozialen Bewegungen haben bereits die, seit Moder-
nisierung, Industrialisierung und Massenausbeutung in den Fabriken, von Marxis-
mus und Sozialdemokratie tradierte Vorstellung von Gerechtigkeit als 6konomische
<Umverteilung> herausgefordert, insofern sie gegen eine universalistische Gleich-
heitspolitik die identitatspolitische <Anerkennung> von Differenzen forderten.s
Gegen eine Entweder-oder-Logik sprach sich bereits die Philosophin Nancy Fraser
in ihrer Debatte mit Axel Honneth aus.® Soziale Gerechtigkeit als chancengerechtere

22

kritische berichte 52, 2024, Nr. 2



Die verwundete Welt und ihre Heimsuchungen. Geschichte, Erinnerung und visuelle Gerechtigkeit

Christopher A. Nixon

Verteilung von gesellschaftlichen Ressourcen und Reprasentation liefSe sich miihelos
auf die «kiinstlerische> Praxis und Kulturinstitutionen iibertragen.® Im Sinne Pierre
Bourdieus wéren die 6konomischen und gesellschaftlichen Zugangsbedingungen
zum Kunst- und Kulturbetrieb wie die «sozialen Bedingungen der Moglichkeit der
Erfahrung des Schonen»® grundsétzlich kritisch zu hinterfragen. Was allerdings
wadre eine temporal und sozial gerechte Bilddarstellung, die die verwundete und
heimgesuchte Welt — eine aus den Fugen geratene Zeit — durch die zukunftsorien-
tierte Erinnerung an die «Geschichte bei sich und anderen» visualisiert?

Geschichte erinnern. Lubaina Himids Bildserie Le Rodeur

Von Le Havre stach am 24. Januar 1819 das franzdsische Schiff Le Rodeur in See, um
nach Bonny im heutigen Nigeria zu reisen. Von dort wurden illegal im Laderaum
etwa zweihundert entfiihrte Schwarze Menschen nach Guadeloupe <transportiert».
Als das «Sklavenschiff> am 21. Juni die Karibik erreichte, ist nahezu die gesamte
Crew erblindet. Eine schwere infektidse Augenerkrankung hatte sich ausgebreitet.
160 Deportierte tiberlebten die Uberfahrt bei unmenschlichen Lebensbedingungen
und wurden nach Anlandung direkt in die Versklavung verkauft. Die Geschehnisse
auf dem Schiff erregten internationale Aufmerksamkeit. Berichten zufolge wurden
36 beziehungsweise 39 Gefangene von den Besatzungsmitgliedern in den Atlantik
geworfen und ertranken. Moglicherweise geschah dies, da sie, so die ableistisch-
rassistische Logik, erblindet einen niedrigen «Verkaufspreis> erzielt hitten und somit
bei den Menschenhéndlern ihren <Transportwert> verloren.®’

Die britische Kiinstlerin und 2017 erste Schwarze Preistragerin des renom-
mierten Turner-Preises Lubaina Himid hat von 2016 bis 2018 eine sechsteilige
Bildserie geschaffen, die diesem historischen Ereignis und den davon betroffenen
Menschen gerecht werden mdochte, indem sie bewusst keine effektvolle Darstellung
von Schwarzen Korpern und ihren physischen Qualen zeigt. Himid gelingt eine
tiefgriindige psychologisch-symbolische Kommentierung des Leidens an Bord des
Schiffes Le Rodeur in The Exchange (2016), The Lock (2016) und The Pulley (2016),
deren sehnsuchtsvolle, isolierte und orientierungslos wirkende Figuren in surreal
anmutenden Szenen agieren: In The Exchange hilt eine vogelkdpfige Frau im blauen
Kleid die Schultern eines Mannes. In The Pulley schiebt auf Deck — die schwarz-blaue
Meeresoberfldche wirkt bedrohlich im Hintergrund - eine Person einen leeren
Stuhl an den rechten Bildrand, widhrend in ihrem Riicken eine wohlgekleidete Frau
nach rechts eingedreht die Hand ins Leere ausstreckt. «[T]here are people painted
in those scenes, but some of those people are not there»,®® wie Himid in einem
Interview verrit. Diese imaginierten «Gespenster> suchen die Gemélde und ihre
Figuren heim. Alle dargestellten Personen sind Schwarz. «[Himid’s] protagonists
are suffering, struggling and yet surviving in the face of tragedies and traumas that
she deliberately leaves unrepresented and unimagined [...].»%

Es fallt auf, wie in den genannten drei Arbeiten Figuren(gruppen) durch Blick-
achsen und eine starke Bildsenkrechte getrennt werden. Einsam sitzt ein Junge in
grunem T-Shirt und Shorts auf einem Stuhl. Ein Mann greift sich mit den Fingern
an die Stirn und wendet melancholisch den Blick ab. Wahrend Himid so ein
unerfillbares Begehren nach Gemeinschaft inszeniert, wird diese in den Geméalden
The Cabin (2016), The Captain and the Mate (2017-2018) und The Ball on Shipboard
(2018) zumindest maglich. The Cabin (Abb. 2) deutet in einem ausgetauschten inten-
siven Blick eine homosexuelle Beziehung zwischen einem ganz in Weifs gekleideten

23



2 Lubaina Himid, Le Rodeur: The Cabin, 2017, Acryl auf Leinwand, 183 x 244 cm, K6ln, Museum Ludwig

Koch und einem eine griine Livree tragenden, flétenspielenden Dienstkollegen an.
Sie wird in The Captain and the Mate — die Bildreferenz ist eine heteronormative
Szene im gleichnamigen Gemadlde James Tissots von 1877 — ausdriicklich gezeigt.
Himid nimmt bei The Cabin Bezug auf das Gemalde Captain Lord George Graham in
His Cabin (1745) von William Hogarth. Sie tauscht dabei den weifSen Koch aus dem
Bild aus, entfernt den Kapitdn und seine Dinnergéste und setzt den an den Rand
gedrangten Schwarzen Bediensteten in das Zentrum ihres Bildes, was die attributive
und verdinglichende Ikonografie von Schwarzen Menschen in westlichen Darstellun-
gen aufbricht. Himid, die sich als Kuratorin friih eingesetzt hat dafiir, dass Schwarze
Kiinstlerinnen ausgestellt werden und sich gemeinschaftlich organisieren,” geht es
schliefflich um eine gerechte visuelle Reprédsentation. Wie Himid wiederholt dufSert,
richten sich dabei ihre Arbeiten insbesondere an ein Schwarzes Publikum,” die
darin ihre identitétsstiftende afrodiasporische Geschichte und méglicherweise sich
selbst wiederfinden kénnen.

Links und rechts malt Himid in The Cabin zwei vertikale Streifen mit geometri-
schen Mustern, «by which she attests to the long-standing subversive communication
systems created by enslaved African diasporic peoples».” In dem letzten Geméalde
The Ball on Shipboard (2018) (Abb. 3), das sich wie The Captain and the Mate mit hel-
len und freundlichen Farben deutlich von den anderen Gemaélden abgrenzt, scheint
Himid ihre bildgerechte Erinnerungsarbeit, die das historische Leid an Bord des
Schiffes nicht verharmlost — und doch ihre Schwarzen Figuren in einen grofieren

24

kritische berichte 52, 2024, Nr. 2



!

SRS ———

3 Lubaina Himid, Le Rodeur: Ball on Shipboard, 2018, Acryl auf Leinwand, 183 x244 cm

diasporischen Zusammenhang von Gemeinschaft, Sehnsucht und Liebe stellt —,
abzuschliefien, indem sie die afrodiasporische Geschichte als eine intersektionale
fortschreibt. Die imaginierte Zukunft zeigt einen Ball auf Deck des Schiffes, an dem
sechs Personen teilnehmen. Zwei Paare sind in Gesprache verwickelt. Eine Person
mit Halskrause scheint zu tanzen. Wahrenddessen tritt jemand aus dem dunklen
Schiffsinneren nach oben. Von einem Boot auf See blickt eine weitere Person ein-
sam rudernd zum Schiff. Die Vergangenheit scheint auch diese Gesellschaft nie
ganz loszulassen.

Die verwundete und heimgesuchte Welt kann dem gesellschaftlichen Geschichts-
verlust, den die aktuell gefiihrten populistischen Debatten und die globale Krise von
Demokratie und Politik so deutlich zeigen, blofs durch eine ethisch-politische Praxis
des Erinnerns entgegentreten, die Verantwortung itbernimmt und verantwortungs-
voll Zukunft sozial gerecht gestaltet. Himids Bildserie erinnert in diesem Sinn an
die afrikanische Diaspora und ihre gegenwértigen Spuren und veranschaulicht,
dass gerechte Bilddarstellungen entstehen kénnen. Sie umfassen Reprédsentations-
ordnungen, Zeigekontexte und Bildsubjekte. Visuelle Gerechtigkeit ist mdglich und
notwendig. Wie die Schwarzen Theoretiker:innen Saidiya Hartman, Tina Campt und
Kara Keeling in ihren Konzepten des «critical fabulation», distening> und dooking»
herausarbeiten,” ist es die Imagination, deren subversive Sprengkraft die Vergan-
genheit nach undenkbaren Moglichkeiten befragt und die Zukunft mit utopischen
Traumen erfullt.

25



Anmerkungen

1 Max Horkheimer/Theodor W. Adorno: Zur
Theorie der Gespenster, in: Max Horkheimer: Ge-
sammelte Schriften, 19 Bde., 4. Aufl., Frankfurt a. M.
2014, Bd. 5: «Dialektik der Aufkldrung» und Schrif-
ten 1940-1950, S. 245-247, hier S. 246.

2 Den Begriff der Tendenz bespricht Adorno,
so die Nachschrift von Hilmar Tillack, in seiner
Vorlesung Philosophische Elemente einer Theorie
der Gesellschaft in Frankfurt 1964: Tendenz be-
schreibt eine Entwicklung, die den das soziale
Ganze wesensméafiig auszeichnenden Gesetzmé-
Rigkeiten folgt. Dies allerdings nicht im Sinne von
(quantitativen) Prognosen. Die Entwicklung fiihrt
zu einem qualitativ Verschiedenen, das sich als
Gegenstand von Theorie auszeichnet. «Theorie
ist immer erst erreicht, wenn sie in der Analyse
der in der Gesellschaft real geltenden Begriffe zu
Bestimmungen gelangen, zu denen diese Begriffe
treiben und die gleichzeitig ihnen gegeniiber etwas
anderes sind.» (Theodor W. Adorno: Nachgelassene
Schriften, Frankfurt a. M. 2008, Abt. 4, Bd. 12: Philo-
sophische Elemente einer Theorie der Gesellschaft
(1964), S. 39-40).

3 Theodor W. Adorno: Was bedeutet: Aufarbei-
tung der Vergangenheit?, in: Ders.: Gesammelte
Schriften, 20 Bde., 8. Aufl., Frankfurt a. M. 2020,
Bd. 10: Kulturkritik und Gesellschaft, Bd. 2,
S.555-572, hier S. 555.

4  Herbert Marcuse: Der eindimensionale Mensch.
Studien zur Ideologie der fortgeschrittenen Indus-
triegesellschaft, Springe 2014, S. 117.

5 BeiSigmundFreudbezeichnet die Verdrangung
einen psychisch-sozialen Abwehrmechanismus.
Auch generationsiibergreifende Erfahrungen und
Erinnerungen werden so aus dem Gedéachtnis
ausgeschlossen.

6 Vgl Marcuse 2014 (wie Anm. 4), S. 118.

7 Vgl Kader Attia: The Repair from Occident to
Extra-Occidental Culture, hg. v. Axel Lapp, Berlin
2014.

8 Vgl Jacinto Lageira: Reparieren, Widerstand
leisten, in: Attia 2014 (wie Anm. 7), S. 59-75. Das
Mischobjekt> (objet métis) stoRt Uberlegungen zu
Kreolisierung> (Edouard Glissant) und «Hybridi-
sierung> (Homi K. Bhabha) von Kulturen> an (vgl.
ebd., S. 62-68). Vgl. die moégliche Verbindung von
«Métissage> mit Femmage> und «Queerage» als kiinst-
lerische Praxen bei Alessa K. Paluch in diesem Band.
9 Michel Foucault: Archéologie des Wissens,
19. Aufl., Frankfurt a. M. 2020, S. 187.

10 Vgl ebd., S. 183-190. Foucault bezeichnet dies
als <historisches Apriori>. «[E]s mufs die Tatsache
erklaren, daff der Diskurs nicht nur einen Sinn
oder eine Wahrheit besitzt, sondern auch eine
Geschichte, und zwar eine spezifische Geschichte,
die nicht auf die Gesetze eines unbekannten Wer-
dens zurickfiithrt.» (Ebd., S. 184-185).

11 Vgl. Michael Rothberg: Multidirectional Mem-
ory. Remembering the Holocaust in the Age of
Decolonization, Stanford 2009.

26

12 Lageira 2014 (wie Anm. 8), S. 74.

13 Vgl. Aristoteles: Werke in deutscher Uberset-
zung, 2. Aufl., Berlin/Boston 2011, Bd. 5: Poetik,
Kap. 11, S. 11 (1452b10).

14 «Durch periodische Neuinszenierung des Er-
scheinens einer Ware verkiirzt sie die Gebrauchs-
dauer der in der Konsumsphére gerade fungie-
renden Exemplare der betreffenden Warenart
auch wéhrend diese stofflich noch intakt sind.»
(Wolfgang Fritz Haug: Kritik der Warendsthetik.
Gefolgt von Warendsthetik im High-Tech-Kapi-
talismus, 3. Aufl., Frankfurt a. M. 2017, S. 66).

15 Vgl Thomas Reinhardt: Die Kannibalisierung
des Anderen. Spiegel, Kunst und Postkolonialismus
in Kader Attias Repair. 5 Acts, in: Ellen Blumenstein
(Hg.): Kader Attia. Transformations, Ausst.-Kat.,
Berlin, KW Institute for Contemporary Art, Leipzig
2014, S. 147-154, hier S. 148-149.

16 Ebd., S. 149.

17 Lageira 2014 (wie Anm. 8), S. 75.

18 Vgl. Kader Attia: Einfiihrung, in: Berlin Bien-
nale fiir zeitgendssische Kunst (Hg.): Still Present!,
Ausst.-Kat., Berlin 2022, S. 22-41.

19 Vgl. Christopher A. Nixon: Lumbung, Delokali-
sierung und eine Kulturpolitik des Engagements.
Eine Antwort auf die Krise der liberalen Demokra-
tie, in: Anke Schad-Spindler u. a. (Hg.): Konfliktuelle
Kulturpolitik, Wiesbaden 2023, S. 79-94, https://
doi.org/10.1007/978-3-658-40513-7.

20 Attia 2022 (wie Anm. 18), S. 29.

21 Diesgeschah in Kassel unter anderem durch die
antisemitischen Figurendarstellungen in People’s
Justice (2002) des Kollektivs Taring Padi.

22 Attia 2022 (wie Anm. 18), S. 23.

23 Vgl. z. B. Carsten Probst: Kiinstlerprotest gegen
Folterbilder, Interview gefiihrt von Britta Biirger,
Deutschlandfunk Kultur, 03.08.2022, https://www.
deutschlandfunkkultur.de/biennale-berlin-ausstel
lung-lebel-retraumatisierung-100.html, Zugriff am
01.03.2024; Ingo Arend: Mit Zensur hat das nichts
zu tun, in: taz, 26.08.2022, https://taz.de/Kuratie-
ren-auf-der-documental5/!5873601/, Zugriff am
01.03.2024.

24 Vgl. dazu den theoretischen Hintergrund bei
Gayatri Chakravorty Spivak: The Rani of Sirmur.
An Essay in Reading the Archives, in: History
and Theory 24, 1985, Nr. 3, S. 247-272, https://doi.
org/10.2307/2505169; Donna Haraway: Situated
Knowledge. The Science Question in Feminism
and the Privilege of Partial Perspective, in: Femi-
nist Studies 14, 1988, Nr. 3, S. 575-599, https://doi.
org/10.2307/3178066; Stuart Hall: Cultural Identity
and Cinematic Representation, in: Framework,
1989, Nr. 36, S. 68-81.

25 Vgl Rijin Sahakian: Beyond Repair. Regard-
ing Torture at the Berlin Biennale, in: Artforum,
29.07.2022, https://www.artforum.com/columns/
regarding-torture-at-the-berlin-biennale-251959/,
Zugriff am 01.03.2024.

26 Ebd.

kritische berichte 52, 2024, Nr. 2


https://doi.org/10.1007/978-3-658-40513-7
https://doi.org/10.1007/978-3-658-40513-7
https://www.deutschlandfunkkultur.de/biennale-berlin-ausstellung-lebel-retraumatisierung-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/biennale-berlin-ausstellung-lebel-retraumatisierung-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/biennale-berlin-ausstellung-lebel-retraumatisierung-100.html
https://taz.de/Kuratieren-auf-der-documenta15/!5873601/
https://taz.de/Kuratieren-auf-der-documenta15/!5873601/
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/2505169
https://doi.org/10.2307/3178066
https://doi.org/10.2307/3178066
https://www.artforum.com/columns/regarding-torture-at-the-berlin-biennale-251959/
https://www.artforum.com/columns/regarding-torture-at-the-berlin-biennale-251959/

Die verwundete Welt und ihre Heimsuchungen. Geschichte, Erinnerung und visuelle Gerechtigkeit

Christopher A. Nixon

27 Vgl. die <Emporung» als eine «emanzipatori-
sche Energie» bei Boaventura de Sousa Santos:
Epistemologien des Siidens. Gegen die Hegemonie
des westlichen Denkens, Miinster 2018, S. 146.
28 Vgl. in diesem Heft den Beitrag von Grischka
Petri zur Bedeutung des Unrechtsgefiihls im recht-
lichen und juristischen Diskurs. In Attias Erwide-
rung zum Offenen Brief heif3t es: «Let us show the
colonial crime. Let us suffer from this vision of
horror. We will come out of it, if not grown, at least
more human, having experienced, for a few mo-
ments, catharsis and the field of emotion.» (Kader
Attia: Attia and 12th Berlin Biennale Artistic Team
Respond, in: Artforum, 15.08.2022, https://www.
artforum.com/columns/regarding-torture-at-the-
berlin-biennale-251959/, Zugriff am 01.03.2024). Hic
loco wird m. E. die Schwéche in Attias insgesamt
seltsam an Lew Tolstois Kunsttheorie erinnernde
Argumentation und ihre metaphysische Uberhé-
hung deutlich: 1. Die Katharsis ist bei Aristoteles
eine praktisch-ethische Kategorie, die ein Hand-
lungszusammenhang ausldst. 2. Diese Wirkung
kann nicht durch eine in Szene gesetzte Darstellung
bloflen Leidens erzielt werden. 3. Attia ignoriert die
soziale Prafiguration des Sehens, die eine Emotio-
nalisierung bei bestimmten sichtbaren Menschen
und ihren Koérpern tiberhaupt unméglich macht.
29 Sahakian 2022 (wie Anm. 25).

30 Ebd.

31 Ebd.

32 Vgl Attia 2022 (wie Anm. 28).

33 Ebd.

34 Judith Butler: Frames of War. When Is Life
Grievable? London/New York 2016, S. 72.

35 Vgl. Susan Sontag: Regarding the Torture
of Others, in: The New York Times Magazine,
23.05.2004, S. 24-29, 42.

36 Vgl. Liz Philipose: The Politics of Pain and
the Uses of Torture, in: Signs 32, 2007, Nr. 4,
S. 1047-1071, hier S. 1058-1062, https://doi.org/
10.1086/513022.

37 Vgl Leigh Raiford: The Consumption of Lynch-
ing Images, in: Coco Fusco/Brian Wallis (Hg.): Only
Skin Deep. Changing Visions of the American Self,
New York 2003, S. 267-393, hier S. 269; Christopher
A. Nixon: «Working to Transform the Image».
Postkoloniale Bildkritik, Bildpolitik und die zeit-
gendssische Queer-of-Color-Fotografie, in: Zeit-
schrift fiir Medienwissenschaften 15, 2023, Nr. 29,
S.124-134, hier S. 127-128, https://doi.org/10.14361/
zfmw-2023-150212.

38 Giorgio Agamben: Homo sacer. Die souverdne
Macht und das nackte Leben. Berlin 2016, S. 151.
39 Philipose 2007, S. 1049 (wie Anm. 36).

40 Ebd, S.1057.

41 Esbrauchte somit einen somatischen Impuls,
mit dem «Freiheit in die Erfahrung [hinein]reicht»
(Theodor W. Adorno: Gesammelte Schriften,
20 Bde., 9. Aufl,, Frankfurt a. M. 2020, Bd 5: Negative
Dialektik. Jargon der Eigentlichkeit, S. 228).

42 Susan Sontag: Regarding the Pain of Others,
London 2019, S. 89-90.

43 Vgl. hierzu allgemein Christopher A. Nixon:
Den Blick erwidern. Epiphanie und Asthetik post-
kolonial, Wien 2023, S. 93-101.

44 Adorno 2020 (wie Anm. 41), S. 281.

45 Vgl. Judith Butler: Endangered/Endangering.
Schematic Racism and White Paranoia, in: Robert
Gooding Williams (Hg.): Reading Rodney King/
Reading Urban Uprising, New York 1993, S. 15-22;
Dies.: Precarious Life. The Powers of Mourning
and Violence, London/New York 2004.

46 Jean Améry: Ressentiments, in: Ders.: Jenseits
von Schuld und Stihne. Bewéltigungsversuche eines
Uberwiltigten, 6. Aufl., Stuttgart 2008, S. 102-129,
hier S. 124.

47 «In the Berlin exhibition, these images are
[...] moved to another environment: away from
the opaque hubbub of the mass media. Recon-
textualized in an exhibition with other artworks
that also show colonial and racist violence, this
work, like any artwork, slows down the time of
attention in order to resist the amnesiac speed
of our information society.» (Attia 2022 (wie
Anm. 28)).

48 Theodor W. Adorno: Gesammelte Schriften,
20.Bde., 5. Aufl,, Frankfurt a. M. 2014, Bd. 7: Asthe-
tische Theorie, S. 387.

49 Vgl.Jirgen Habermas: Die Moderne —ein un-
vollendetes Projekt, in: Ders.: Die Moderne — ein
unvollendetes Projekt. Philosophisch-politische
Aufsatze, 2. Aufl, Leipzig 1994, S. 32-54.

50 Vgl. Walter Mignolo: The Darker Side of West-
ern Modernity. Global Futures, Decolonial Options,
Durham 2011.

51 Homi K. Bhabha: The Location of Culture,
London/New York 2004, S. 13.

52 Vgl. Avery F. Gordon: Ghostly Matters. Haunt-
ing and the Sociological Imagination. Minneapolis/
London 2008, S. 137-138. Ich tibernehme den bei
Gordon genannten Titel des Werkes.

53 Bhabha 2004 (wie Anm. 51), S. 13.

54 Vgl. die kurze Einfiihrung von Maria del Pilar
Blanco/Esther Peeren: Introduction. Conceptual-
izing Spectralities, in: Dies. (Hg.): The Spectralities
Reader. Ghosts and Haunting in Contemporary
Cultural Theory, New York 2013, S. 1-28.

55 Vgl. Jacques Derrida: Marx’ Gespenster. Der
Staat der Schuld, die Trauerarbeit und die neue
Internationale, Frankfurt a. M. 2004.

56 CarlaFreccero: Queer/Early/Modern, Durham
2006, S. 69-104, hier S. 70, https://doi.org/10.1515/
9780822387169-007.

57 Darin sieht Bhabha auch die Aufgabe von
Kritiker:innen und Wissenschaftler:innen (vgl.
Bhabha 2004 (wie Anm. 51), S. 18).

58 Derrida 2004, S. 11 (wie Anm. 55). Herv. im
Original.

59 Ebd., S. 10. Herv. im Original. Dies nennt
Derrida ein «Mitsein mit den Gespenstern» (ebd.).
60 Ebd. Herv. im Original.

61 Ebd., S. 10-11. Herv. im Original.

62 Vgl. Wendy Brown: Politics Out of History,
Princeton/Oxford 2018, S. 138-173, hier S. 147.

27


https://www.artforum.com/columns/regarding-torture-at-the-berlin-biennale-251959/
https://www.artforum.com/columns/regarding-torture-at-the-berlin-biennale-251959/
https://www.artforum.com/columns/regarding-torture-at-the-berlin-biennale-251959/
https://doi.org/10.1086/513022
https://doi.org/10.1086/513022
https://doi.org/10.14361/zfmw-2023-150212
https://doi.org/10.14361/zfmw-2023-150212
https://doi.org/10.1515/9780822387169-007
https://doi.org/10.1515/9780822387169-007

63 Vgl. Axel Honneth: Kampfum Anerkennung. Zu
Sartres Theorie der Intersubjektivitét, in: Ders.: Die
zerrissene Welt des Sozialen. Sozialphilosophische
Aufsétze, 2. Aufl,, Frankfurt a. M. 1999, S. 165-176;
Charles Taylor: Die Politik der Anerkennung, in:
Ders.: Multikulturalismus und die Politik der An-
erkennung, Frankfurt a. M. 2009, S. 11-68.

64 Vgl. Nancy Fraser: Soziale Gerechtigkeit im
Zeitalter der Identitdtspolitik. Umverteilung,
Anerkennung und Beteiligung, in: Dies./Axel
Honneth: Umverteilung oder Anerkennung? Eine
politisch-philosophische Kontroverse, 6. Aufl,,
Frankfurt a. M. 2001, S. 13-128.

65 Vgl. dazu auch die epistemische (Un-)Gerech-
tigkeit> bei Kristie Dotson: Tracking Epistemic
Violence, Tracking Practices of Silencing, in: Hy-
patia 26, 2011, Nr. 2, S. 236-257; Reprasentation
hic loco im doppelten Sinn von «Vertretung> und
«Darstellung> bei Gayatri Chakravorty Spivak: Can
the Subaltern Speak?, in: Gary Nelson/Lawrence
Grossberg (Hg.): Marxism and Interpretation of
Culture, Urbana/Chicago 1988, S. 271-313; Iris
Marion Young: Justice and the Politics of Difference,
Princeton 1990, https://doi.org/10.2307/j.ctvcm4g4dq.
66 Pierre Bourdieu: Meditationen. Zur Kritik der
scholastischen Vernunft, 5. Aufl,, Frankfurt a. M.
2020, S. 99.

Bildnachweise

1 bpk/Kunstsammlung Nordrhein-Westfalen,
Diisseldorf / Achim Kukulies

2  © Rheinisches Bildarchiv Koln, rba_d048096
3 ©Lubaina Himid. Image courtesy the Holly-
bush Gardens, London. Private collection

28

67 Vgl. Celeste-Marie Bernier u. a.: «The «Ghost»
of It All». Tragedy, Trauma and a People There
and Not There> in Le Rodeur (2016), in: Dies u. a.
(Hg.): Inside the Invisible. Memorialising Slavery
and Freedom in the Life and Works of Lubaina
Himid, Liverpool 2019, S. 279-296, hier S. 279-282.
68 Lubaina Himid: «It’s All About Action», Inter-
view gefiihrt von Hannah Durkin, in: Celeste-Marie
Bernier u. a. (Hg.) 2019 (wie Anm. 67), S. 301-312,
hier S. 306.

69 Celeste-Marie Bernier u. a 2019 (wie Anm. 67),
S. 287.

70 Vgl. Courtney J. Martin: Lubaina Himid, Cura-
tor 1983-2012, in: Lisa Panting/Malin Stahl (Hg.):
Lubaina Himid. Workshop Manual, Ausst.-Kat.,
Oxford u. a., Modern Art Oxford u. a., London 2018,
S. 55-69.

71 Vgl. Celeste-Marie Bernier u.a. 2019 (wie
Anm. 67), S. 286.

72 Ebd, S. 285.

73 Vgl. Saidiya Hartman: Venus in Two Acts,
in: Small Axe 12, 2008, Nr. 26, S. 1-14; Tina M.
Campt: Listening to Images, Durham 2017; Kara
Keeling: Looking for M—. Queer Temporality, Black
Political Possibility, and Poetry from the Future,
in: GLQ 15, 2009, Nr. 4, S. 566-582, https://doi.
org/10.1215/10642684-2009-002.

kritische berichte 52, 2024, Nr. 2


https://doi.org/10.2307/j.ctvcm4g4q
https://doi.org/10.1215/10642684-2009-002
https://doi.org/10.1215/10642684-2009-002

	_GoBack
	OLE_LINK1



